WASEDA RILAS JOURNAL NO. 13

Les livrets d’opéra de Philippe Quinault,
auteur dramatique

Riho TAKAYASU

7 Abstract N

This paper explores the structural, thematic, and linguistic characteristics that connect Quinault’s opera
librettos to his spoken plays. The new genre of tragédie en musique was conceived as a grand spectacle presented
to King Louis XIV by the deities. In the fictional reality of the prologue, these characters place themselves on an
equal footing with the audience, similar to the scenes in Quinault’s comedies, where the servants, who seem to be
aware of the audience’s presence, act as stage directors within the theatrical world.

Quinault’s operatic works resemble a series, with a new episode presented each year. In these stories, the dei-
ties do not appear as simple mythological tropes but as distinctive characters. They are tormented by their
passions and confronted with destiny, much like the heroes of his spoken plays. In constructing the plots and char-
acters of the operas, Quinault takes over the dramaturgy of his tragedies to highlight both the glory and the misery
of humankind.

In this genre, steeped in supernatural merveilleux, instead of a character recounting events they have just wit-
nessed, the chorus of the people serves as the witness to the hero’s victory or tragic end. Throughout the plot,
whether in theater or in opera, the ambiguity of the words spoken in the characters’ speeches, often used to dis-
guise their emotions, provokes unexpected twists, whose surprise is as intense as the spectacular effects created
by the stage scenery. This same ambiguity can produce a play of double meanings in repeated lines, whose appeal
is heightened by the music’s inherently repetitive nature.

Thus, in Quinault’s operas, dramatic devices and techniques are sometimes employed exactly as in the plays,
and at other times adapted and reworked to enhance the musical effect.

Dans cet article, nous aborderons les livrets d’opéra écrits par Philippe Quinault, qui était, a son époque, un
dramaturge réputé. Couronné de succes constants dans tous les genres théatraux, comédie, tragi-comédie, tragédie et
pastorale, cet auteur a ensuite contribu¢ aux débuts d’un genre nouveau, I’opéra frangais, en fournissant réguliere-
ment des livrets a Lully, fondateur de I’ Académie royale de musique. Ces deux versants de I’ceuvre de Quinault ont
été quasi séparés, dans la recherche, étant reliés, 1’un, a la littérature et I’autre, a la musicologie. Le premier n’a
commencé a étre réévalué que ces dernieres années, notamment a partir de la recherche fructueuse de William
Brooks, Philippe Quinault, Dramatist (2009). Il n’y a cependant pas de rupture dans la carriere de Quinault, si on le
considére globalement comme un auteur scénique. En effet, en 1671, ’année méme de la création de la tragédie Bel-
lérophon, sa derniere piece parlée, il a participé a Psyché dont Moli¢re lui a confi¢ les paroles a chanter avec
accompagnement de la musique de Lully et, dés I’année suivante, il a débuté son travail pour I’ Académie royale de
musique. Cette proximité temporelle suggere I’importance d’envisager les textes mis en musique a la lumiére des
ceuvres précédentes.

Ici, nous mettrons donc en évidence, dans les livrets de Quinault, certaines caractéristiques « théatrales » a plu-
sieurs niveaux, structurel, thématique et langagier. Etablissant ainsi des liens entre ses piéces parlées et chantées,
nous pourrons remarquer 1’évolution de sa dramaturgie a travers les genres, de maniére a réévaluer 1’importance du

librettiste dans la création de I’opéra frangais comme nouveau genre théatral.

73



74

WASEDA RILAS JOURNAL NO. 13

1. Le Théatre du Monde représenté sur scene

De méme qu’il a nommé Les Rivales (1653), sa premiére piece de théatre, un « coup d’essai », Quinault quali-
fie Les Fétes de I’Amour et de Bacchus (1672), premicre ceuvre de 1I’Académie royale de musique a laquelle il a
coopéré, d’« Essay qu’Elle [I’Académie de musique] s’est hastée de preparer pour I’offrir a ’impatience du
Public!!) ». Cette « pastorale en musique » a en effet été créée en diligence dans le but d’annoncer un autre spectacle
« plus magnifique, dont la perfection a besoin encore d’un peu de temps(z) », a savoir, Cadmus et Hermione (1673),
la premiére tragédie en musique. Dans 1’avant-propos du livret de la pastorale en musique, Quinault révéle claire-
ment les détails de la composition de cette ceuvre réalisée a partir de piéces existantes, tout en insistant sur sa
nouveauté, en particulier celle de son « grand Prologuem ».

En analysant la fonction des prologues d’opéra comme « mode[s] d’emploi du merveilleux », S. Cornic voit
dans ce « grand Prologue » une « préface a I’ensemble des tragédies en musique a venir'® ». En effet, ’examen des
parties que Quinault a rajoutées nous permet d’apercevoir son intention d’établir une nouvelle poétique pour le
genre lyrique, tout en conservant une partie significative de celle qu’il avait mis en ceuvre dans ses pi¢ces parlées.

La premiére moitié du prologue est tirée du ballet des Nations, situé¢ tout a la fin du Bourgeois Gentilhomme.
Par la voix de Polymnie, Quinault interrompt la danse du Donneur de Livres et des Importuns et termine la scéne
par une partie de son invention. Il mentionne dans les didascalies les caractéristiques des personnages et leurs mou-
vements, en soulignant la nature variée de la musique qui les accompagnent :

La Muse Polymnie qui preside aux Arts dépendants de la Geometrie, & qui a trouvé I’invention d’intro-
duire sur le Theatre des Personnages qui expriment par les actions & par les dances ce que les autres
expliquent par les paroles, s’avance environnée d’un nuage qui paroist d’abord fermé, & qui s’ouvrant peu
a peu découvre la Muse au milieu de plusieurs ornemens de peinture & d’architecture. Elle excite ceux qui
ont commencé de chanter d’une maniére comique a rechercher avec soin tout ce que 1’on peut trouver de
plus noble & de plus delicat dans le Chant!®),

Cette description détaillée fait percevoir le soin que I’auteur met a justifier le choix de ce personnage. De fait,
délaissant Terpsichore, la muse qui préside a la danse, il choisit Polymnie, une muse plutét muette, pour faire en
sorte que les personnages s’expriment aussi par leurs actions et non par leurs paroles. Il reprend en effet une partie
seulement des explications que donne Noél Conti sur cette muse : originairement muse de la poésie mesurée, du
chant doux, qui reste dans la mémoire, on lui attribue aussi I’invention de I’expression par signes et gestes au
théatre!®). Hésiode la fait présider a la géométrie(7) et Quinault, comme nous allons voir peu apres, la charge de la

(1) P. QUINAULT, Les festes de I’Amour et de Bacchus, pastorale représentée par I’Académie royale de musique, Paris, Chez Frangois
Muguet, 1672.

(2) Id

(3)  «Elle arassemblé ce qu’il y avait de plus agreable dans les Divertissements de Chambord, de Versailles, & de Saint Germain ; [...]
On a essayé de lier ces Fragmens choisis, par plusieurs Scenes nouvelles, on y a joint des Entrées de Balet, on y a meslé des
Machines volantes, & des Decorations superbes, & de toutes ces parties differentes on a formé une Pastorale en trois Actes, précedée
d’un grand Prologue » (/d.).

(4) S. CornIC, L 'Enchanteur désenchanté : Quinault et la naissance de I'opéra frangais, introduction par J. de LA GORCE, Paris,
PUPS, 2011, p. 304.

(5) 1¢e Entrée, P. QUINAULT, Les festes de I’Amour et de Bacchus, pastorale représentée par I’Académie royale de musique, op. cit., p. 8.

(6) « Diodore appreuvant I’'une & I’autre Etymologie ; Polymnie, dit-il, est ainsi nommee, pource que par la gloire, & par la douceur
de son chant elle rend les Poétes immortels & memorables a la posterité. Cassiodore livre quatriesme, ou il parle de la Comedie, tes-
moigne que c’est Polymnie qui la premiere a montré aux hommes a s’expliquer par signes sur le Theatre : par ou sans doute il luy
attribu€ 1’action & les gestes des Pantomimes » (N. CONTI, Recherches touchant la Mythologie, J. Baudoin (¢éd.), Paris, chez Pierre
Chevalier et Samuel Thiboust, 1627, p. 9).

(7)  « Mais on la nomme aussi Polyhymnie, a cause de la multiplicité des hymnes & airs de musique. Pour ce regard les Interpretes des
Argonautiques 1’establissent sur le luth & harpe ; Hesiode sur la Geometrie » (N. ConTI, Mythologie, ¢ est a dire Explications des
fables, J. de Montlyard (trad.), Lyon, Paul Frellon, 1604, p. 767).



Les livrets d’opéra de Philippe Quinault, auteur dramatique

fabrication des décors et des machines. Quinault détermine ainsi la tonalité de la musique qui doit accompagner les
paroles :

Melpomene qui preside a la Tragedie, & Euterpe qui a inventé I’ Armonie pastorale s’avancent sur deux
nuages. Melpomene paroist au milieu de plusieurs Trophées d’armes ; & Euterpe environnée de Festons &
de Couronnes de fleurs. Elles sont precedées de deux Symphonies opposées, dont I’une est tres-forte &
I’autre extrémement douce, & qui forment une espece de combat, tandis que les deux Muses viennent se
placer aux deux cotez de Polymnie pour la prier d’embellir les Divertissemens qu’Elles veulent preparer(s).

Le livret du Quinault contient ainsi de nombreuses indications concrétes sur la création du spectacle sur scéne.
Ces descriptions techniques servent aussi & mieux comprendre sa conception du nouveau genre, car, dans ce pro-
logue, les deux muses du théatre — la somptueuse Melpoméne et la tendre Euterpe — sont finalement réconciliées par
Polymnie. Celle-ci demande alors a Melpomeéne : « Souffrez qu’en sa [Euterpe] faveur aujourd’huy je commence, /
Je reserve pour vous mes travaux les plus grands(g) ». Les « tragédies » suivantes, Cadmus et Hermione et Alceste,
sont donc considérées comme le résultat de cette heureuse harmonie entre Melpoméne et Polymnie. Dans la pasto-
rale, Polymnie et Euterpe conjuguent leurs compétences pour apporter la douce joie du monde rustique.

Le point surprenant est que, en montrant ainsi son objectif de création et en donnant des indications sur la dis-
position du plateau, Quinault représente ces processus mémes sur scéne :

Des Heros, des Pastres, & des Ouvriers des Arts qui servent aux Spectacles, obeissent aux ordres des
Muses. Les Heros font une maniére de Combat avec leurs armes, les Pastres joilient avec les bastons, les
Ouvriers travaillent aux Decorations de la Pastorale que I’on prepare, & accordent le bruit de leurs Mar-
teaux, Scies & Rabots, avec 1’armonie des Violons & des Hautboits, & tous ensemble forment la seconde
Entrée?.

Nous percevons ici que le dramaturge met intentionnellement au méme niveau les Héros — personnages représenta-
tifs des tragédies —, les Pasteurs des pastorales et les ouvriers qui travaillent pour créer cette méme piéce sur scéne.
Les muses sont ainsi chargées par lui d’organiser le spectacle : par ces intermédiaires, en elles-mémes surnaturelles,
Quinault justifie I’exploitation du charme des machines, des décors et des instruments, tout en les reconnaissant
comme objets concrets.

Ce faisant, 1’auteur représente sur scéne la réalité du public, qui attend précisément a ce moment-1a méme de
voir les actes principaux de la pastorale, tout en montrant la piéce comme une réalité dans la fiction du prologue. On
retrouve de cette fagon la conception du monde que Quinault avait manifestée, une vingtaine d’années auparavant, a
travers les paroles d’un personnage de sa premicre piece de théatre. Tout a la fin des Rivales, en effet, le valet Phili-
pin, restant tout seul sur scéne aprés un dénouement heureux pour tous les personnages, s’adresse ainsi aux
spectateurs :

Quel caprice est égal a celui du Destin ?

Ma foi, les plus savants y perdent leur latin.

La vie est une farce, et le monde un théatre,

Ou ce galant préside, et fait le diable a quatre.
Surtout, un tel succes me semble peu commun.

Hier je servais un maitre, aujourd’hui j’en suis un ;
Hier j’étais en malheur, aujourd’hui dans la chance ;

(8) 14 Entrée, P. QUINAULT, Les festes de I’Amour et de Bacchus, pastorale représentée par I’Académie royale de musique, op. cit., p. 9.
(9) 14 Entrée, Id., p. 11.
(100 20 Entrée, Id., p. 12.

75



WASEDA RILAS JOURNAL NO. 13

Hier je perdais Elise, aujourd’hui je fiance ;
Hier j’attendais des maux, aujourd’hui force biens ;
Hier je quittais Lisbonne, aujourd’hui j’y reviens (V-6, V.1677—1686)(1 ),

Puis il adresse directement aux spectateurs une salutation, et c’est & ce moment que les deux réalités, celle de la
scéne et de la salle, se chevauchent complétement.

Tout change enfin, Messieurs, et, pour derniére preuve,

Hier vous n’étiez pas 1a, ce jour on vous y treuve.

Je vais changer d’habit, je suis votre valet.

Bonsoir, vous me voyez au bout de mon rolet (V-6, v.1687-1690).

Nous pouvons donc dire que, tout comme il avait placé, dans sa jeunesse, un personnage a la fois sur scéne et parmi
les spectateurs, Quinault, arrivé a la maturité, fait des divinités des personnages du monde théatral intermédiaires
entre la scéne et la salle.

(12), évolue chez Quinault en fonction de

Cette idée du Theatrum mundi, transposée de la commedia espagnole
chaque genre. Cela apparait d’une part sur le plan structurel, en prenant la forme concréte du procédé du théatre
dans le théatre. La Comédie sans comédie (1655) en fournit un exemple trés visible, contenant dans la pi¢ce-cadre
quatre pieces de genres différents. Dans les autres piéces comiques, les serviteurs fonctionnent en tant que metteurs
en scéne du monde théatral, comme nous le remarquons dans le cas d’un autre Philipin, un valet dont les manigances
réussissent grace au concours d’une soubrette alliée (L’Amant indiscret, 1654) et dans celui de Laurette, une ser-
vante qui échoue dans ses projets (La Mere coquette, 1665).

Ce concept d’un monde a revirements imprévisibles est aussi intégré au niveau thématique. Les picces tragi-
comiques représentent des exemples heureux de situations dans lesquelles la Fortune s’entend bien, finalement, avec
I’ Amour. Gusman, écuyer de Roger (Les Coups de [’Amour et de la Fortune, 1655), laisse présager aux spectateurs
une succession de retournements inattendus, en brodant sur le titre de la piéce : « qui suit la Fortune et I’Amour /
Gagne, perd, rit et pleure, au moins six fois par jour » (I-1, v. 31)(‘3). Il désigne ainsi un monde similaire a celui qui
avait été évoqué par Philipin dans Les Rivales. Parmi les piéces sérieuses, on trouve des tragédies dans lesquelles le
destin des personnages s’oppose au contraire a leurs amours. Dans ce cas aussi, la conception du monde est la
méme, comme 1’indiquent les paroles prononcées par Elise (Astrate, 1665) face a un oracle sévere™ :

Faut-il s’en étonner ?
Le Sort m’avait flattée ; il me menace, il change ;

Ce n’est que sa coutume, il ne fait rien d’étrange (II-1, v. 372-374).

Cependant Elise a une attitude noble et combattive vis-a-vis du destin, ce qui montre que Quinault a adapté sa

conception au genre tragique :

Tel oracle, parfois, s’est accompli sans peine,

1) Concernant les citations des comédies de Quinault, voir P. QUINAULT, Thédtre complet, S. Cornic (éd.), Paris, Classiques Garnier,
2019, vol. II.

12 L’idée du Theatrum mundi, déja présente a I’époque romaine, fut introduite au théatre frangais en particulier par le biais des adap-
tations de la comedia espagnole dans les années 1630.

(13  Concernant les citations des tragi-comédies romanesques de Quinault, voir P. QUINAULT, Thédtre complet, W. Brooks et C. Marchal-
Weyl (éd.), Paris, Classiques Garnier, 2020, vol. IIl. De méme, quant a celles de ses tragi-comédies historiques, voir P. QUINAULT,
Théatre complet, W. Brooks et B. Norman (éd.), Paris, Classiques Garnier, 2022, vol. IV.

(14 « Reine, ne cherche point ailleurs que dans ta cour | L’ ennemi que le ciel pour ta perte a fait naitre : | L heure fatale approche, ou
tu le dois connaitre ; | Mais il t'en doit coiiter, et |'Empire, et le jour » (P. QUINAULT, Thédtre complet, C. Barbafieri (éd.), Paris, Clas-
siques Garnier, 2015, vol. I, II-1, v. 365-368). Voir la méme édition pour les citations suivantes des tragédies de Quinault.

76



Les livrets d’opéra de Philippe Quinault, auteur dramatique

Qui n’a di son succes qu’a la faiblesse humaine ;

Et qui, s’il n’elt fait peur, elt pu courir hasard

De n’avoir point d’effet, ou d’en avoir plus tard.

Ne s’ébranler de rien, et d’une ame constante

Rendre, s’il faut périr, sa disgrace éclatante,

Suivre en paix son destin, et laisser faire aux Dieux,

C’est toujours le plus sir et le plus glorieux (I1-1, v. 393-400).

En effet, cette reine finit par écarter I’effet de I’oracle : ce n’est pas Astrate, comme annoncé, mais bien Elise elle-
méme qui met fin & son régne et a sa vie, simultanément. Quinault représente ainsi, tout au long de sa carriére de
dramaturge, un monde capricieux dans lequel I’influence des divinités et la volonté humaine parfois s’accordent et
parfois se combattent.

f) Quinault applique constamment le procédé du théatre dans le

Pour établir la poétique du genre lyrique
théatre, en variant la structure des mises en abyme entre la réalité du public et la réalité fictive du prologue au sein
de laquelle sont fictivement représentés les actes principaux. De cette maniére, il implique la salle dans le monde
fantastique de la scéne, ou plutot, donne I’impression que ce dernier empicte sur la premiére. Notons que, dans le
prologue des Fétes de I’Amour et de Bacchus, Euterpe mentionne le nom d’un instrument : « Faisons entendre nos
Hautbois"® » —la musique n’est donc pas considérée par le personnage comme un simple bruit environnemental,
mais bien comme un instrument qu’on joue sur place. L’auteur définit ainsi tous ces éléments comme des réalités, y
compris les efforts des personnes et personnages qui participent ensemble a cet ouvrage.

De cette manicre, Quinault permet aux spectateurs et aux divinités sur scéne de partager le méme monde. Cet
effet ne se limite pas a la salle d’opéra. « Que les hautbois, que les musettes / L’emportent sur les trompettes / Et sur
les tambours'” » : dans le prologue de Thésée (1675), Mars fait ainsi partir Bellone et le bruit des instruments guer-
riers, en pressant la déesse de guerre de quitter le territoire ami : « Portez aux ennemis de cet empire heureux / Tout
ce que la guerre a d’affreux® ». Or ces bruits résonnent dans la réalité en dehors du territoire de la France, apres la
victoire de Turenne a Turckheim. L’actualité est ainsi représentée par I’auteur comme des événements théatraux mis
en scéne par les divinités.

2. La série des tragédies divines, menées par ’Amour

L’intérét de Quinault a représenter I’influence divine sur les humains se traduit, dans Isis (1677), par un ajout
original aux pérégrinations d’lo, poursuivie par Erinnis & la requéte de Junon en furie. Aprés la « voix tremblante »
(IV-1, v. 712) des peuples qui « paraissent transis de froid », puis le son des « coups pesants du marteau » (IV-3,
v. 753) et les cris des gens qui travaillent aupres du feu avec empressement — ces paysages contrastés évoquent le
parcours d’lo selon la mythologie —, arrive le chant cruel des divinités qui s’amusent a engendrer toutes ces douleurs
pour les humains. Cette « antre des Parques » n’existe pas chez Ovide : Quinault invente cette scéne qui met en évi-
dence le contraste entre le monde humain et celui des immortels, tout en les reliant dans une relation de cause a
effet, qui apparait aussi comme une sorte de mécanisme gouvernant la réalité¢. C’est donc une variation du dispositif
de théatre dans le théatre, par lequel le désir de vengeance de Junon propose au public une succession de spectacles
affreux, comme elle I’a annoncé : « Epouvante tout I’Univers / Par les tourments de ma rivale » (I1I-8, v. 702-703).

En insérant cette sceéne des Parques dans Isis, Quinault souligne le théme du destin, déja présent dans ses pieces

(15 L’opéra de Lully-Quinault conserve aussi la couleur tragi-comique du Theatrum mundi, méme si quelques piéces se concluent dans
le malheur, notamment Atys (1676), qui est congu comme une véritable « tragédie » mise en musique.

(16) 2" Entrée, P. QUINAULT, Les festes de I’Amour et de Bacchus, pastorale représentée par I’Académie royale de musique, op. cit., p. 13.

17 P. QuiNauLrt, Livrets d’opéra, B. Norman (éd.), Toulouse, Société de littératures classiques, 1999, vol. I, prologue, v. 45-47.
Concernant les citations des livrets des premieres tragédies en musique de Quinault (de Cadmus et Hermione a Isis), voir également
la méme édition. En ce qui concerne les derniéres (de Proserpine a Armide), voir P. QUINAULT, Livrets d’opéra, B. Norman (éd.),
Toulouse, Société de littératures classiques, 1999, vol. 1.

18 P. QuiNauLr, Livrets d’opéra, vol. 1, op. cit., v. 53-54.

77



78

WASEDA RILAS JOURNAL NO. 13

parlées, mais dans une perspective différente. Si, dans ces derniéres, la présence de I’influence divine sert de révéla-
teur a la puissance des humains poussés par leurs passions, en revanche, dans les pi¢ces lyriques, les divinités sont
elles-mémes soumises au destin, qui met plutdt en lumiére leur impuissance. Cette différence est due a la maniére
dont le destin est traité selon les genres. Dans le monde humain, le destin concerne I’avenir. Le tragique humain
réside dans le choix de I’accepter ou bien de I’affronter. Les hommes croient pouvoir le changer par leurs actions et
il arrive parfois que ses décrets — du moins ce qui apparaissait comme tel a leur yeux — soient finalement écartés. En
revanche, dans le monde des divinités, le destin indique ce qui a déja été déterminé pour toujours par accord entre
les dieux, par leurs paroles absolues, de maniére explicite ou non : de ce point de vue, méme I’avenir doit obéir a
leur décision passée. Ironiquement, leur toute-puissance leur fait rejeter dans le passé, a chaque instant, les possibili-
tés autres. Les dieux ont conscience de I’irrévocabilité du destin auquel tout est soumis : c’est 1a que réside leur
tragédie“g).

Dans un temps construit sur un passé irrévocable, chaque divinité est tourmentée par les effets de ses décisions
et de ses actes, issus de leurs passions, et continue a chercher sa propre consolation. Le spectacle présenté dans Isis
en I’honneur du dieu Pan, qui évoque le souvenir de la transformation tragique de Syrinx, en donne un exemple sous
une forme condensée, comme un cas explicite du théatre dans le théatre. La tragédie d’Atys (1676), qui montre un
malheur provoqué par Cybéle et représenté sur ordre de cette méme déesse, présente un autre cas a plus grande
échelle. Les divinités, tourmentées par leurs passions, apparaissent comme des personnages complexes plutdt que
comme de simples types tirés de la mythologie : de la méme fagon, les héros et les reines des piéces parlées de Qui-
nault renaissaient plus vraisemblables et humains que dans 1’Histoire. Sur ce point aussi, a savoir un certain
équilibre entre humanité et divinité des personnages, I’opéra reprend, malgré sa nouveauté, un élément de la drama-
turgie des picces parlées.

En représentant I’humanité des divinités, Quinault souligne toujours le pouvoir de I’Amour. Ce dieu est pour la
premicre fois incarné sur scéne par cet auteur, dans Armide et Renaud, cinquiéme acte de La Comédie sans comé-
die : une invention de 1’auteur pour représenter, d’une maniére approprié¢e a I’art du théatre, une scéne pittoresque
ou Le Tasse décrit subtilement les sentiments troublés d’Armide et la naissance inattendue de son amour devant
Renaud endormi. Dans la piéce, Armide s’approche de lui en portant une arme : « En punissant Renaud je punirai
I’ Amour. / Détruisons son Empire au Cceur de ce perfide ! / Vengeons-nous de tous deux... » (V-6, v. 1567-1572).
Cette parole est interrompue par un cri de I’Amour qui apparait en 1’air : « Arréte, arréte, Armide ! » (V-7, v. 1604) ;

ARMIDE

Et qui donc es-tu, toi, qui troubles mes désirs ?

L’AMOUR
Je suis fils du désordre et Pere des plaisirs,
C’est moi dont la puissance infinie et féconde
Soutient ce qui subsiste aux Cieux et dans le Monde.
J’anime la Nature, ou pour mieux m’exprimer,
Je t’apprends que je suis le Dieu qui fait aimer (V-7, v. 1605-1619).

A la question d’Armide, I’Amour répond ainsi en ne dévoilant son identité qu’aprés une série de périphrases expri-
mant sa puissance. L’ Amour peut aussi étre considéré ici comme une incarnation du pouvoir du théatre en tant que
source du plaisir, ainsi que de la théatralit¢ du monde. En effet, son apparition surprend les spectateurs autant qu’ Ar-
mide, car ils découvrent ce personnage en méme temps qu’elle et, par cette surprise, il attire fortement leur attention.

Dans la premiére tragédie en musique, Cadmus et Hermione (1673), I’ Amour met en pratique sur la scéne son

(19 Les Parques disent a Io : « Nymphe, apaise Junon, si tu veux voir la fin / De ton sort déplorable ; / C’est I’arrét du Destin, / 11 est
irrévocable » (IV-7, v. 810-813). Jupiter dit, d’autre part, « ma puissance souveraine / Doit suivre du Destin I’irrévocable loi » (V-2,
v. 840-841).



Les livrets d’opéra de Philippe Quinault, auteur dramatique

art tant vanté, dans un effet spectaculaire que le genre nouveau de 1’opéra rend possible. Quinault consacre en effet
la sixiéme scéne de I’Acte 11 a la mise en lumiére des compétences de ce dieu tout-puissant : des statues d’or, immo-
biles, sont tout d’un coup animées par lui. Le parti que soutient I’Amour finit par ’emporter et c’est lui qui
réconcilie le couple des divinités suprémes(zo).

Dans sa derniére tragédie en musique, Armide (1686), créée trente ans aprés La Comédie sans comédie, I’ auteur
reprend le méme sujet de la victoire de I’amour sur la magicienne, mais de fagon différente, inversée. Cette fois-ci,
il met sur scéne la Haine, convoquée par Armide pour 1’assister a évacuer ses sentiments pour Renaud, qui, lui, est
épris d’elle grace a la force de la magie. La Haine sort des enfers, en répondant a la demande d’ Armide, accompa-

gnée des Furies :

Pour toi, contre I’ Amour je vais tout entreprendre,
Et quand on veut bien s’en défendre,
On peut se garantir de ses indignes fers (I11-4, v. 396-398).

Cependant, empéchée par Armide d’achever la défaite de I’ Amour, la Haine irritée s’abime en disant :

Tu me rappelleras, peut-étre, dés ce jour,
Et ton attente sera vaine :
Je vais te quitter sans retour,
Je ne puis te punir d’une plus rude peine
Que de t’abandonner pour jamais a I’ Amour (I111-4, 429-433).

Ce faisant, I’auteur souligne encore une fois la puissance de I’amour, mais en insérant un concept approprié au genre
lyrique et a I’'univers des divinités mis en scéne : I’éternité. Lorsque résonne le dernier cri d’Armide : « Partons, et s’il
se peut, que mon amour funeste / Demeure enseveli dans ces lieux pour jamais » (V-5, v. 769-770), les spectateurs
savent que son amour la poursuivra a jamais, malgré son souhait, car elle a déja abandonné sa haine.

La scéne de la convocation de la Haine est une invention de Quinault, tout comme I’apparition de I’Amour dans
Armide et Renaud. Les paroles de la Haine, évoquant I’ Amour comme son ennemi, donnent verbalement et en creux
une image vivante du dieu qui apparaissait en personne dans la piece parlée et les opéras antérieurs. Ainsi, Quinault
associe des éléments qu’il a employés dans ses ceuvres précédentes de maniére a en faire naitre des surprises qui
dépassent le cadre de I’intrigue d’une ceuvre isolée.

Les divinités humanisées, en proie a des passions, deviennent en effet un ¢lément qui crée un lien organique
entre les opéras. Lorsque Vénus et Mars apparaissent dans le prologue de Thésée (1675), ils ne sont plus de nou-
veaux personnages et leur conversation harmonieuse apporte une surprise joyeuse, puisque les spectateurs se
souviennent d’avoir vu, dans Cadmus et Hermione (1673), la fureur de la divinité de la guerre qui s’opposait a
I’amour du héros. Dans ce dialogue entre Vénus et Mars, Louis XIV est appelé « nouveau Mars » par le dieu Mars
lui-méme et ce qualificatif est repris par Iris dans le prologue d’A#ys (1676). On pergoit ici, en écoutant la plainte du

(2‘), que Bellone, qui était partie de France sur I’ordre de Mars dans le prologue de 7 hésée(zz), ne

Temps et de Flore
cesse de travailler a montrer la valeur guerriére du roi.

Elargissons la perspective : Persée (1682) peut étre considéré comme un épisode précédent de Cadmus et Her-
mione, puisqu’y est décrite 1’origine du bouclier de Pallas ; de méme que, dans Proserpine (1680), on découvre le

travail de Céres pour « les champs de Cybéle(zs) » (III-7, v. 632), déesse apparue dans Atys. Cette tragédie de Proser-

20 « Jupiter et Junon ont fini leur querelle, / L’ Amour lui-méme a fait leur paix » (Pallas, V-2, v. 671-672).

(21 « Les Plaisirs a ses yeux ont beau se présenter, / Sitdt qu’il voit Bellone, il quitte tout pour elle » (v. 29-30).

22 «Portez aux ennemis de cet empire heureux / Tout ce que la guerre a d’affreux : / Vénus le veut, Mars vous 1’ordonne. / Partez,
allez, volez, redoutable Bellone » (v. 53-56).

23 Dans Proserpine, Cybéle est désignée aussi par une périphrase :« Mais la Mére des Dieux se plaint que la Phrygie / Qu’elle a tou-
jours chérie, / Ne se ressente pas de vos soins bienfaisants » (I-2, v. 36-38).

79



WASEDA RILAS JOURNAL NO. 13

pine décrit le conflit qui trouble, au début de leur hyménée, le couple supréme des Enfers, dont le noeud était bien
établi dans Alceste. Ainsi, lorsque cette derniére piéce sera reprise en 1682, la deuxiéme représentation offrira une
nouvelle heureuse surprise avec la redécouverte de ce couple et ce d’autant plus que Proserpine était aussi reprise

24

depuis moins d’un an*?. La tragédie de Phaéton (1683) est également reliée directement a celle d’Isis (1677). En

effet, dans la premiére, Mérops, roi d’Egypte, fait cette priére au Temple d’Isis, déesse adorée dans ce pays

O vous, pour qui I’Amour des plus beaux de ses nceuds

Sut enchanter le Dieu qui lance le tonnerre :

Isis, aimez toujours ce sé¢jour bienheureux.

Le Ciel y fit cesser votre sort rigoureux,

Lorsque Junon partout vous déclarait la guerre.

Approuvez nos desseins, favorisez nos veeux ;

Etendez cet Empire aux deux bouts de la Terre (I1I-4, v. 510-516).

Les paroles de cette pricre rappellent précisément I’intrigue d’/sis, en tant que belle histoire d’amour.

Ces vers — surtout celui dans lequel est mentionnée la colére de Junon — deviennent une source de surprise
méta-théatrale plus qu’intertextuelle car la tragédie d’Isis, avec sa description de Junon, avait été la cause d’un
retrait temporaire de Quinault. « Cependant, Quinault n’avait pas cherché a peindre les traits de la maitresse royale
sous le masque de la déesse : ce furent les courtisans qui, connaissant bien I’ceuvre, eurent tot fait d’établir cette
étroite relation », explique B. Norman, en précisant : « [I]a découverte de la nouvelle faveur de M™ de Ludres, la
colére et la vengeance de M™ de Montespan survinrent bien aprés le début des représentations d’/sis en janvier-
fevrier 1677% ». Mais cette fois-ci, en abordant le sujet de Phaéton, Quinault fait délibérément référence a la
tragédie vécue par Isis comme un événement passé, en soulignant la sévérité de Junon. Ce rappel ‘ludique’, faisant
transparaitre un esprit de défi, devait provoquer une tension particuliére chez les spectateurs, d’autant plus que leurs
ragots avaient, six ans auparavant, entrainé pour 1’auteur la nécessité de se retirer®. L’auteur fait ainsi allusion a des
faits expérimentés par les spectateurs, dans leur vie réelle et intellectuelle, pour mieux les impliquer dans le monde
représenté sur scene.

De la méme fagon, il relie soigneusement aux ceuvres précédentes les trois derniéres tragédies, dont les sujets
sont tirés d’ceuvres médiévales. Les trois piéces partagent plus ou moins le méme concept d’un monde ou les divini-
tés, devenues allégoriques, sont reconnues et agissent de méme que les démons et les fées. La premiére de ces trois
tragédies, surtout, Amadis (1684), est originale, d’abord sur le plan de la structure : les cinq actes principaux ne sont
pas la représentation d’un événement du passé, mais I’ensemble parait traité comme un événement succédant au
prologue, qui annonce la renaissance heureuse du héros fameux. Ce grand héros est, bien évidemment, identifié au
roi dans les paroles des magiciens :

@4 A propos d’Alceste, B. Norman rapporte « quelques représentations au début de 1678, a la suite de celles a la cour, avant d’étre
repris en aolt ou septembre 1682, pour continuer jusqu’a la premiére a I’Académie Royale de Phaéton en avril 1683 » (P. QUINAULT,
Livrets d’opéra, vol. 1, op. cit., xxxviii) ; et les représentations de Proserpine « continuérent jusqu’en mars 1681, et il y eut une
reprise en novembre qui continua jusqu’a la fin de janvier 1682 » (Id., lvii).

@5 B. NORMAN, Quinault, librettiste de Lully: le poéte des grdces, L’éd. frangaise, Wavre, Mardaga, 2009, p. 182. De cette fagon, les
courtisans s’amusent beaucoup a interpréter les opéras en les associant a 1’actualité. Une lettre anonyme écrite pendant la création
d’Atys en donne un autre exemple : « on dit que le Roi se reconnait dans cet Atys insensible a I’amour ; que Cybéle ressemble fort a
la Reine, et Sangaride, a Mme de Maintenon » (D. GAMBELLI et L. NorC1 CAGIANO DE AZEVEDO, Le thédtre en musique et son double
(1600-1762): actes du colloque « L’Académie de musique, Lully, I'opéra et la parodie de I'opéra », Rome, 4-5 février 2000, Paris,
H. Champion, 2005, p. 148).

26 Cependant, lors de Phaéton (1683), cette surprise n’est plus scandaleuse car Madame de Montespan a alors déja perdu la faveur du
roi, au point d’avoir été évincée de son appartement proche du celui du roi en 1680, I’année de Proserpine, a savoir I’année du retour
de Quinault aprés son congé forcé.

80



Les livrets d’opéra de Philippe Quinault, auteur dramatique

URGANDE
Retirons Amadis de la Nuit éternelle.
Le Ciel nous le permet, un sort nouveau I’appelle
Ou son sang régnait autrefois.

ALQUIF
Nous ne saurions choisir de demeure plus belle.
Allons étre témoins de la gloire immortelle
D’un Roi, I’étonnement des Rois,
Et des plus grands Héros le plus parfait Modéle (v. 49-55).

Cet important changement de structure marque la transition du monde mythologique ancien vers une autre époque
plus moderne. Le fait le plus surprenant est cependant que 1’auteur établit le lien entre les deux époques différentes
en exploitant I’idée d’une renaissance. Le prologue de la tragédie précédente, Phaéton, prépare une idée semblable.

Notons que la présence du roi, bien réelle au centre du public, sert en effet a unifier les prologues, bien qu’y
soient mentionnés différents événements selon les sources originales. Dans le prologue de Phaéton, la déesse de la
justice, Astrée, qui aime profondément les humains, n’avait auparavant « quitté la Terre qu’avec peine » (v. 20). Elle
annonce son doux espoir d’un renouveau proche de son régne :

J’espére y voir encor le siecle fortuné
Qu’a I’Univers naissant les Dieux avaient donné.
Le sort veut que bientdt ce beau temps recommence (v. 21-23).

Or, justement, Saturne, le « Dieu qui régnait durant I’Age d’or », vient ’inviter a retourner séjourner parmi les
hommes :

Un Héros, qui mérite une gloire immortelle,

Au séjour des humains aujourd’hui nous rappelle.

Le siécle qui du monde a fait les plus beaux jours

Doit, sous son régne heureux, recommencer son cours (v. 40-43).

Ainsi « le retour de 1’age d’or » — selon le titre attribué¢ par Quinault a ce prologue — est annoncé ici : les cinq actes
suivants sont présentés comme une offrande au roi, ce grand héros, I’« auteur d’un si doux repos » (v. 73, 81). Ces
actes se terminent par la chute de la foudre qui fait retomber 1’audace de Phaéton. Le prologue d’Amadis, quant a
lui, commence par le bruit du tonnerre et les magiciens « désenchantés » par ce fracas insistent sur leur heureuse
libération en répétant « Brillants éclairs, bruyant tonnerre » (v. 13, 17). IIs chantent ensemble le moment venu :

Que le Ciel annonce a la Terre
La fin de cet enchantement,
Brillants éclairs, bruyant tonnerre,
Marquez avec éclat ce bienheureux moment (v. 11-14).

Cette répétition semble suggérer que Quinault a souhaité relier I’ouverture de cette piéce a la fin de la fiction de
la piéce précédente : le tonnerre qui réveille les magiciens pourrait étre celui qui a entrainé la chute de Phaéton.
Cette interprétation métathéatrale apparait tout a fait envisageable car dés le début de I’acte premier, Amadis s’iden-
tifie a un héros de la mythologie grecque, Hercule :

J’ai choisi la Gloire pour guide,
J’ai prétendu marcher sur les traces d’Alcide ;

81



82

WASEDA RILAS JOURNAL NO. 13

Heureux si j’avais évité
Le charme trop fatal dont il fut enchanté !
Son ceeur n’eut que trop de tendresse,
Je suis tombé dans son malheur ;
J’ai mal imité sa valeur,
J’imite trop bien sa faiblesse (I-1, v. 22-29).

Cette référence renvoie aux épisodes de la reine Omphale et de la tunique empoisonnée, comme B. Norman
l’indique(”) ; mais cela peut aussi rappeler, dans 1I’imagination du public, I’amour d’Alcide qui le conduit a descendre
dans les Enfers pour retrouver Alceste, épisode connu du public par un opéra précédent et qui ne fait pas partie du
mythe.

De la méme fagon, dans Roland (1685), le rdle-titre se compare a un autre héros mythologique, tout en insistant
sur son impuissance face a I’amour : « Eh ! que me sert-il aujourd’hui / D’avoir les dons du Ciel qu’eut autrefois
Achille ? » (II-3, v. 278-279). Et dans Armide (1676), comme nous I’avons vu, Quinault relie le monde de la magi-
cienne au monde des autres tragédies en musique, en représentant la Haine comme la rivale de I’Amour et
accompagnées des Furies, ses suivantes, que Mars avait déja employées dans d’autres opéras, comme Cadmus et
Hermione.

Ainsi, chez Quinault, les personnages divins ou mythologiques deviennent des intermédiaires entre les diffé-
rentes ceuvres ainsi qu’entre la réalité et la fiction. En effet, a la différence des piéces de théatre, qu’on peut voir
représentées tour a tour par des troupes différentes, les tragédies en musique constituent un événement annuel, spé-
cialement mis en scéne pour la cour. Il semble que Quinault ait profité, en tant que librettiste, de cette caractéristique
singuliére du nouvel art. Chaque fois, il prépare de nouvelles surprises et des plaisirs fondés sur le souvenir que le
public garde des spectacles, afin de mieux plonger les spectateurs dans le monde merveilleux des pi¢ces suivantes.
Les récits mythologiques sont ainsi reliés par Quinault comme une série. Le traitement de I’ Amour se transforme au
fil des nouveaux épisodes : tantdt il est le support des exploits miraculeux du héros, tantot I’obstacle a sa gloire ;
néanmoins, il demeure toujours puissant. Lorsque I’amour surprend un ceceur et le met sous son joug, ni le pouvoir
divin des déesses ou des héros, ni la magie noire n’ont d’efficacité. L’auteur établit ainsi un paralléle entre le monde
surnaturel et celui des vivants par la convocation des souvenirs des représentations auxquelles les spectateurs ont
assisté et qui sont imprimées dans leur mémoire. De la méme fagon, les récits historiques modernisés® par cet
auteur étaient connectés, par leur ressemblance avec de véritables histoires d’amour, a la réalité contemporaine des

spectateurs.
3. Le tragique du théatre parlé introduit dans les opéras

Pour faire naitre I’opéra en tant que ‘tragédie’ en musique, les livrets apportent une grande part de I’intérét dra-
matique nécessaire. En effet, en construisant les intrigues et les personnages des opéras, Quinault reprend la
dramaturgie de ses tragédies de manicre a mettre en relief la gloire et la misére humaines des personnages.

On le remarque par exemple dans ’artifice du roi Lycomede, qui provoque un grand bouleversement a la fin du
premier acte d’Alceste (1674). En prétendant féter les noces d’Admete et Alceste, Lycomede sépare malignement les
époux, enléve la princesse et I’emmene sur son vaisseau (I-7). Bien qu’il le fasse avec I’aide de sa sceur Thétis? ),
une Néréide, sa fagon de tromper est tout a fait perverse et humaine. Quand Alceste et les autres personnages
s’étonnent et crient, les spectateurs partagent leur surprise. La situation est d’autant plus surprenante pour eux qu’ils

27 P. QuINAULT, Livrets d’opéra, vol. 11, op. cit., pp. 157-158.

@9 Voir R. TAkAYASU, « Les personnages historiques chez Philippe Quinault - d’Amalasonte a La Mort de Cyrus - », Bulletin of the
Graduate School of Letters, Arts and Sciences of Waseda University, vol. 69, 15 mars 2024, pp. 269-290.

29 Ce lien de parenté est une invention de Quinault. Dans la mythologie, la néréide Théthis confie son fils Achille au roi de Skyros,
Lycomeéde, un simple humain, pour qu’il le cache, déguisé en fille, parmi ses propres filles. Achille en profite pour séduire I’une de
ces derniéres, dont il a un enfant, Néoptoléme, petit-fils de Thetis et de Lycoméde, dont c’est le seul lien de parenté. Cette liberté
avec la mythologie montre encore a quel point Quinault s’en détache et agit en « Moderne » dans le nouveau genre de I’opéra.



Les livrets d’opéra de Philippe Quinault, auteur dramatique

comprennent a posteriori le véritable sens des paroles hypocrites de Lycoméde :

Enfin, grace au dépit, je goute la douceur
De sentir le repos de retour dans mon ceeur.
J’étais a préférer au Roi de Thessalie ;
Et si pour sa gloire on publie
Qu’Apollon autrefois lui servit de Pasteur,
Je suis Roi de S¢yros, et Thétis est ma sceur.
J’ai su me consoler d’un hymen qui m’outrage ;
J’en ordonne les Jeux avec tranquillité (I-5, v. 141-148).

Quinault crée ainsi un personnage empli de méchanceté, doué pour la feinte, et lui fait prononcer des paroles aussi
ambigués que celles des flatteurs hypocrites qu’il avait créés comme ennemis du grand amour des protagonistes.
Odatirse en présente un exemple significatif dans La Mort de Cyrus (1658), la premiére tragédie parlée(‘w)
actes de Quinault.

En outre, ce qui permet le dénouement dans la tragédie en musique Alceste n’est pas I’'immense force physique

d’Alcide, attribut essentiel du héros, mais les efforts de son ceeur, ainsi :

Ah'! quelle gloire extréme !

Quel héroique effort !

Le Vainqueur de la Mort

Triomphe de lui-méme (V-4, v. 896-899).

Le duo d’Adméte et d’Alceste souligne I’admiration pour la vertu purement humaine du fameux héros. Nous pou-
vons considérer que, aprés que le caractére humain des divinités a bien été établi dans les deux premiéres opéras,
I’intérét de Quinault est passé a la description des véritables potentialités des pouvoirs humains, mais aussi de leurs
limites. Cela s’applique également aux héros demi-dieux et aux divinités elles-mémes.

Médée, elle aussi, recourt a la feinte : bien qu’elle soit une grande magicienne, elle ne peut pas forcer « un coeur
a s’enflammer » (Thésée, 11-1, v. 337). Lorsqu’elle découvre que I’objet de I’amour de Thésée est une autre femme,
Eglé, elle jure de se venger, tout en prétendant favoriser I’amour de ce héros. Sa fagon de feindre passe a une autre
dimension, par rapport a celle des personnages du théatre parlé, car la magicienne peut imposer a Eglé de faire sem-
blant, en la menagant de son pouvoir surnaturel : « Enfin, je veux gagner son cceur [celui de Thésée] / Par le secours
de ma rivale » (IV-3, v. 765-766). Méd¢e révele tout de suite ses véritables sentiments a sa rivale. Toutefois, elle
semble partager la méme rage amoureuse que Sténobée, dans Bellérophon (1671), Amalfréde, dans Amalasonte
(1657) ou Démarate, dans Pausanias (1668) :

Il faut voir qui des deux I’aimera davantage,
Plutot que le céder, j’aime mieux que la Mort
En fasse entre nous le partage,
Et I’amour n’en est que plus fort,
Quand il passe jusqu’a la rage (IV-3, v. 748-752).

Le pouvoir de Médée lui apporte ironiquement une étrange douleur car elle est obligée d’étre, elle-méme, témoin
des tendres plaintes échangées par Thésée et Eglé : « Finissez vos regrets, c’est trop, ¢’est trop vous plaindre, / Je
viens d’entendre tout, il n’est plus temps de feindre » (IV-6, v. 851-852). On ne peut pas distinguer quelle situation
est la plus pénible, de celle de Médée ou des autres héroines perdues, comme Hermine (Clorinde dans La Comédie

B0 Quinault avait déja créé une courte piéee tragique, Clorinde, qui constitue le quatriéme acte de La Comédie sans comédie (1655).

en cinq

83



84

WASEDA RILAS JOURNAL NO. 13

sans comédie) qui, portant I’armure de Clorinde, entend les paroles d’amour que Tancréde adresse a celle-ci. Le
pouvoir surnaturel ne résout pas le probléme essentiel. Les conséquences qu’il provoque peuvent surprendre les
divinités qui I’utilisent, comme la déesse Cybele (Azys), accablée par le résultat de sa vengeance. De méme, si
Armide a réussi a forcer Renaud a 1’aimer, elle est tourmentée par le fait que cet amour n’est que le fruit de sa
magie. Le pouvoir surnaturel, qui est, en soi, occasion de surprise visuelle, est ainsi intégré a 1’action et provoque
des malheurs imprévus par les personnages qui en ont usé.

La gloire des humains ainsi que leur misére sont encore soulignées dans la relation complémentaire qu’ils
entretiennent avec les éléments surnaturels. Dans Persée (1682), Quinault semble adopter le principe de Bellérophon
(1671), sa derniére tragédie parlée : incarner le mythe dans la réalité de la piéce. La nature divine de Persée est
d’abord mise en doute par son rival, Phinée, et traitée comme une superstition(31). Mais, comme le dit Céphée, son
frére et roi d’Ethiopie, les miracles accomplis par Persée vont ouvrir les yeux de Phinée : d’abord ’exécution de
Meéduse, ensuite son combat contre le monstre soutenu par les divinités de la mer, ¢’est-a-dire sa résistance contre la
colére des dieux eux-mémes. Remarquons qu’au moment du premier péril, Mercure, pourtant lui-méme dieu, sou-
ligne la limite de I’aide divine : « Je vous laisse au milieu d’un péril redoutable. / Je ne puis plus rien pour vos jours.
/ Cherchez votre dernier secours / Dans un courage inébranlable » (111-3, v. 530-533).

En outre, aprés la deuxiéme épreuve, provoquée directement par les divinités, le héros affronte Phinée lors de
sa derniére bataille. Bien que Persée et les autres personnages voient dans la jalousie de Phinée une conséquence de
la colére de Junon, ce dernier péril, qui implique le peuple entier est, en fait, provoqué par une rivalité amoureuse
passionnée. La princesse Mérope(32), malgré sa peine de ne pas étre aimée du héros, vient alors avertir Persée de fuir
Phinée qui est suivi de milliers de compagnons :

Evitez leur fureur, servez-vous du secours
Que les Dieux propices vous donnent ;
Volez, et sauvez-vous par le milieu des airs,
Vous ne trouverez plus d’autres chemins ouverts (V-4, v. 859-862).

La réponse simple de Persée prouve son courage :

Si les Dieux m’ont prété des ailes,
Ce n’est pas pour fuir le danger (V-4, v. 866-867).

Le pouvoir divin n’est donc plus, pour lui, un don extérieur : c’est une marque d’estime des dieux pour son intelli-
gence et la force de son ceeur.

Quant a Phaéton, héros de la tragédie suivante, il aspire a prouver sa naissance divine. Ce désir augmente du
fait de sa rivalité avec Epaphus, fils de Jupiter et d’Isis. Ironiquement, chez Phaéton, la conscience de sa nature
divine exacerbe la perception de la faiblesse de sa part humaine, tout en le poussant a dépasser les limites imposées
aux mortels. Il ne se contente pas de voir son pere, le Soleil, mais lui demande de lui donner 1’occasion de révéler
leur lien en public, il veut donc monter lui-méme sur le char solaire. Le Soleil lui conseille d’abandonner cette pen-
sée :

)« Et croyez-vous aussi la fable qu’il raconte ? / Croyez-vous qu’un Dieu souverain / Qui sur tout I’Univers préside, / Se laisse par
I’ Amour changer en or liquide, / Pour entrer en secret dans une tour d’airain ? / Par ce prodige imaginaire, / Persée est révéré du cré-
dule vulgaire ; / I se dit fils du Dieu dont le Ciel suit la loi » (II-2, v. 234-241). Ce fait mythologique relie donc cette piece avec Isis
qui la précéde et Phaéton qui la suit : « L’oracle dit a Acrisios, arriére-petit-fils de Danaos (lui-méme arriére-petit-fils d’Epaphus, fils
d’Isis ; voir Phaéton), qu’il n’aurait pas de fils mais que son petit-fils le tuerait. Il enferma sa fille Danaé dans un tour d’arain (ou
dans un donjon dont les portes étaient d’arain), mais Jupiter s’y glissa sous la forme d’une pluie d’or pour la posséder » (P. QUINAULT,
Livrets d’opéra, vol. 11, op. cit., p. 74).

(82 Cette princesse constitue le tragique de cette piéce : elle meurt finalement dans le trouble du dernier combat, bien qu’elle ait ainsi
surmonté son dépit pour sauver la vie du héros dont elle n’a pas pu obtenu le ceeur.



Les livrets d’opéra de Philippe Quinault, auteur dramatique

Vos désirs vont plus loin que la puissance humaine,
C’est trop pour un mortel de tenter un effort
Ou les forces d’un Dieu ne suffisent qu’a peine.
[...]
Voyez mon triste coeur saisi d’étonnement ;
De I’amour paternel faut-il un autre gage ?
Hélas ! ma crainte en dit assez,
Un Dieu tremble pour vous, mon fils, reconnaissez
Votre pére a ce témoignage (IV-2, v. 676-688).

L’intrigue suit globalement le mythe qu’Ovide raconte dans les Métamorphoses, mais Quinault ne s’attarde pas sur
le détail des conseils du pére ni sur la pure joie du fils. En revanche, il souligne 1’angoisse paternelle et insiste sur la

conscience qu’a Phaéton de sa part humaine, indéniable :

Il est beau qu’un mortel jusques aux Cieux s’¢éléve,
I est beau méme d’en tomber (IV-2, v. 697-698).

De plus, Quinault introduit le peuple sur scéne en tant que témoin du miracle, comme il le faisait dans Persée
mais, cette fois-ci, I’enthousiasme populaire renforce le tragique de la piéce. Au dernier acte, I’auteur décrit, dans un
déroulement sans pause, le grand retournement de la Fortune et du peuple : I’adoration générale envers le « Soleil
nouveau » (V-1, v. 716, 718, 720, 722) a I’instigation du roi et de la reine (la mére de Phaéton), la plainte de Théone
qui annonce le funeste péril de Phaéton, son amant ingrat, puis le cri de la Déesse de la Terre, briilée par le feu, la
priére du peuple qui supplie le dieu supréme de faire tomber ce soleil violent et finalement, 1’apparition de Jupiter
qui « foudroie Phaéton et le fait trébucher ». Phaéton tombe comme il avait été prévu et le rideau se ferme sur les
cris d’étonnement du peuple. Pendant toute la durée de cet acte, le « Soleil nouveau » lui-méme ne prononce pas un
mot. Cette catharsis pathétique nous fait considérer que 1’auteur crée une surprise extraordinaire appropriée a la tra-

gédie humaine, en intégrant le merveilleux surnaturel dans I’humanité.
4. Virtuosité poetique, sensorielle et intellectuelle

Nous venons de voir que les livrets d’opéra de Quinault poursuivent la dramaturgie de ses piéces de théatre sur
le plan structurel et thématique. Si la qualité dramaturgique de son travail était indispensable a la réussite des opéras,
celle de sa poétique était également essentielle pour permettre a Lully de composer des tragédies qui mettent en
valeur sa musique. Nous savons que ce dernier a refusé le livret Daphné, écrit par La Fontaine, et adopté celui de
Quinault : dans son poeme Le Florentin (1674), le fameux écrivain des Fables témoigne de son ressentiment contre
le musicien.

La complexité de I’opéra, ou toutes les paroles sont chantées, ainsi que le talent exceptionnel de Quinault qui a
rendu cela possible, sont illustrés avec précision par Perrault dans sa réponse a la critique de Boileau :

Il faut que dans un mot qui se chante la syllabe qu’on entend fasse deviner celle qu’on n’entend pas, que
dans une phrase quelques mots qu’on a ouis fassent suppléer ceux qui ont échappé a l’oreille, et enfin
qu’une partie du discours suffise seule pour le faire comprendre tout entier. Or cela ne se peut faire a moins
que les paroles, les expressions et les pensées ne soient fort naturelles, fort connues et fort usitées ; ainsi,
Monsieur, on blame Monsieur Quinault(ss) par ’endroit ou il mérite le plus d’étre loué, qui est d’avoir su
faire avec un certain nombre d’expressions ordinaires, et de pensées fort naturelles, tant d’ouvrages si
beaux et si agréables, et tous si différents les uns des autres. Aussi voyez-vous que Monsieur de Lully ne
s’en plaint point, persuadé qu’il ne trouvera jamais des paroles meilleures a étre mises en chant et plus

B3 1l s’agit des critiques de Boileau, Racine et La Fontaine, a savoir des Anciens, opposée aux Modernes que Perrault représente.

85



86

WASEDA RILAS JOURNAL NO. 13

propres a faire paraitre sa Musique(s").

De fait, le talent de Quinault propre au théatre chanté est mis en relief par plusieurs critiques(35)

: ils soulignent
combien cet auteur est doué dans I’art de provoquer certains rythmes grace a I’emploi des mots. Dans ses premicres
picces parlées déja, cette capacité était clairement démontrée. Elle apparait d’abord avec I’insertion de chansons
dans La généreuse ingratitude (1654), La Comédie sans comédie (1655) et Les Coups de I’ Amour et de la Fortune
(1655). Dans la premiére de ces picces, une tragi-comédie pastorale, les concerts dirigés par les rivaux en amour
sont joués tour a tour comme une compétition (I11-8) et aboutissent a un affrontement physique. Dans la derniére,
une tragi-comédie, la confidente d’une princesse fait donner un concert a sa maitresse pour I’introduire au sommeil.
On y entend un hymne a la belle princesse endormie sur le gazon, devant un paysage pittoresque (I11-2). La Comédie
sans comédie s’ouvre sur une chanson burlesque du valet, a laquelle succédent celles des comédiens amoureux, qui
poursuivent 1I’évocation d’une nuit vivifiée par les divinités mythologiques, mais sur un ton plus élevé et galant
(I-3,4). Ces chansons de I’Acte 1, se déroulant dans la réalité fictive des comédiens, préparent le concert fantastique
d’une siréne et d’un triton a I’Acte V (scéne 5), Armide et Renaud, derniére scéne d’un spectacle qu’ils présentent
dans leur réalité pour obtenir la permission de se marier chacun avec 1’objet de son amour.

Cette musicalité poétique du texte de Quinault se manifeste aussi dans les stances qui naissent d’un changement
du rythme au cours de I’intrigue, comme celles d’Isabelle (Les Rivales, 111-1), d’Ormin-Zélinde (La généreuse
ingratitude, 111-2) et de Climéne (Le Fantome amoureux, 1656, 111-3). Quinault crée aussi, dans les piéces comiques,
des dialogues rythmiques dans lesquels la répétition de sonorités identiques, combinée a des similitudes ou des
contrastes de sens, engendre une agréable partition sonore dans les disputes entre les aubergistes dans Les Rivales
(II-1), entre des amoureux concurrents dans L ’Amant indiscret (1-2), ou encore dans le feint écho joué par le rival
(Clomire, I’Acte 11 de La Comédie sans comédie, scéne 4). Toutes ces scénes ‘lyriques’, sensibles a 1’oreille, sont
incorporées comme des composantes nécessaires au cours de I’intrigue et leur interprétation rétrospective suscite un
plaisir intellectuel chez les spectateurs incités a découvrir leurs liens avec les événements qui se déroulent.

Dans les opéras, la répétition des mots, combinée a la musique par nature répétitive, renforce I’impact scénique.
La répétition des cris composés de mots courts et articulés est a méme de créer une ambiance joyeuse ou pathétique.
Dans Thésée, on entend des le début les voix des combattants, qui évoquent des faits étonnamment sanglants :

Avancons, avangons ; que rien ne nous étonne ;
Frappons, percons, frappons ; qu’on n’épargne personne ;
IT faut périr, il faut périr ;
IT faut vaincre ou mourir (I-1, v. 1-4).

B4 C. PERRAULT et D. REGUIG, « Parallele-anciens-modernes », sur Parallele-anciens-modernes, s. d. (en ligne : https://parallele-
anciens-modernes.huma-num.fi/ ; consulté le 30 aolt 2024), Tome II1.

89 Cette évaluation positive est constante, de I’époque de Quinault a notre temps. Méme Boileau reconnait ’aisance de Quinault a
combiner les sons poétiques, méme si c’est pour en décrier la gratuité : « Si je pense exprimer un auteur sans défaut, La raison dit
Virgile ; & la rime, Quinault» (Satire II, 1664, A M. DE MOLIERE, v. 19-20). Dans une revue musicale du XIX¢ siécle, par
exemple, nous trouvons cette belle description du talent lyrique de Quinault : « La poésie de Quinault est le démenti le plus formel
adressé aux doctrinaires qui veulent que les vers d’opéra soient des vers de mirliton. D’autres grands hommes du si¢cle de Louis XIV
ont fait les Satires, Phédre, le Misanthrope, le Chéne et le Roseau, Polyeucte, qui sont des ceuvres d’une perfection accomplie ; mais
personne n’a eu, comme Quinault, le sentiment de la mesure et du rythme nécessaires a I’inspiration du compositeur. Que reproche-t-
on a la langue frangaise, musicalement parlant ? On lui reproche de n’avoir pas autant de voyelles que la langue italienne. Hé bien !
lisez les principaux passages d’Armide et de Roland, les voyelles abondent ; elles sont 1a, non point par un effet du hasard, mais par
une précaution du librettiste, afin d’aider a 1’émission du son. Les vers de Quinault appellent la mélodie comme le Septentrion attire
I’aimant » (A. HEULHARD, La Chronique musicale, Paris, Imprimerie Alcan-Lévy, 1873, vol. II, p. 60). B. Norman, de nos jours,
indique que les échanges entre les comédiens dans La Comédie sans comédie font percevoir « que Quinault est déja habile a I’inté-
gration du chanté dans le parlé et qu’il connait un peu de terminologie musicale » (B. NorMAN, « Le Rdéle de Quinault dans la
création de I’opéra francais », dans Cadmus & Hermione (1673) de Jean-Baptiste Lully et Philippe Quinault: livret, études et com-
mentaires, Wavre, Editions Mardaga, 2008, p. 76).



Les livrets d’opéra de Philippe Quinault, auteur dramatique

Ces deux derniéres lignes sont répétées par intermittence sur une longue période, jusqu’a la cinquiéme scéne ; cela
crée une atmosphere tendue de champ de bataille et surprend les spectateurs ainsi que les personnages par 1’utilisa-
tion de la ‘voix off’, qui fait imaginer 1’approche des combattants malgré leur absence sur scéne. Dans la sixiéme
scéne, les changements dans la situation de la bataille sont également suggérés, étape par étape, par les voix des
combattants dans les coulisses®. De cette maniére, Quinault fait progresser en méme temps et I’intrigue principale
entre les personnages principaux et la bataille qui les entoure®.,

Les duos deviennent un moment ou I’écriture poétique de Quinault se manifeste dans la fusion des paroles avec
la musique. Le dramaturge exploite les pronoms démonstratifs ou les mots a consonances similaires pour varier des
signifiants dans une méme phrase. Par exemple, effrayés de la magie noire de Médée, Arcas et Cléone implorent en
méme temps ’aide de Dorine, confidente de la magicienne :

Belle Dorine, hélas !
Ne {m’abandonne} pas (Thésée, 111-5, v. 620-621).
{I’abandonne}

Arcas demande a Dorine de sauver Cléone, tandis que celle-ci cherche sa propre sécurité. De la méme fagon, Qui-
nault joue sur les pronoms personnels : quand ils unissent leurs voix, le pronom « 1’ » a une signification différente
pour I’un et I’autre :

Non, non, je le promets,
Non, je ne I’aimerai jamais (I1I-5, v. 630-631).

Ces deux derniéres lignes sont reprises par Dorine qui rejette le serment trompeur d’Arcas, son amant ingrat, et
Cléone, sa rivale (v. 639-640). Finalement, les trois voix s’unissent, bien que le sens de cette méme phrase soit diffé-
rent pour chacun (v.641-642). Ainsi, dans une scéne abondante en surprises scéniques, Quinault fournit
techniquement une occasion au musicien d’inventer un duo qui se développe en trio, tout en insérant un subtil et
surprenant écart sur le plan de I’interprétation des phrases.

L’effet de répétition est ainsi développé en lien avec la musique et acquiert un nouveau charme qui devient une
caractéristique du nouveau genre. La surprise sensorielle est un élément qui constitue I’espace du monde merveil-
leux, dans lequel plonge le public. Quinault élabore, de plus, une forme de surprise intellectuelle dans les paroles
chantées, malgré la contrainte d’un vocabulaire simple.

On en trouve un exemple spécifique des la premiere tragédie en musique. Chaque acte des tragédies lyriques se
termine habituellement sur un divertissement, dans lequel on donne un spectacle avec cheeur et danse mais, pour
marquer la fin du premier acte de Cadmus et Hermione, Quinault divertit le public par un jeu verbal a la place du
spectacle éblouissant. I1 s’agit de la scéne ou Junon et Pallas se disputent en présence de Cadmus. Bien que ces deux
déesses apparaissent chacune sur son char, elles n’accomplissent ici aucun mouvement acrobatique. Elles parlent
tour a tour : la scéne est donc plutot calme sur le plan des effets auditifs, ainsi que visuels. C’est la disposition du
dialogue méme qui crée la surprise.

L’auteur applique aux paroles des divinités une variante des stichomythies, procédé qu’il a exploité lors de la
dispute des hotes dans Les Rivales. Les premieres répliques sont assez longues :

JUNON sur son char
Ou vas-tu téméraire ?

(36 A la derniére phase, on entend que la répétition des mots « Victoire » et « Liberté », qui expriment suffisamment le résultat.

87 De méme, a I’Acte V d’Alceste, ’auteur insére le monologue d’Adméte au milieu des chants du peuple qui répéte « Alcide est
vainqueur du Trépas, / L’Enfer ne lui résiste pas », un refrain qu’Admete lui-méme leur ordonne de chanter (V-1, v. 798-799). Ce
procédé de concomitance met en relief le conflit intérieur du personnage, en contraste avec la joie collective.

87



WASEDA RILAS JOURNAL NO. 13

Ou cours-tu te précipiter ?

C’est I’épouse et la sceur du Maitre du Tonnerre,
La mére du Dieu de la Guerre,
C’est Junon qui vient t’arréter.

PALLAS sur son char
Va, Cadmus, que rien ne t’étonne,
Va, ne crains ni Junon, ni le Dieu des Combats :
Ose secourir Hermione :
Tu vois dans ton parti la guerriére Pallas,
Cours aux plus grands dangers, je vais suivre tes pas,
C’est Jupiter qui me 1’ordonne (I-6, v. 189-199).

L’auteur fait en sorte que les déesses s’introduisent en employant des périphrases analogues a celles des énigmes,
comme le faisait I’Amour dans La Comédie sans comédie. Ici, non seulement sur le plan du son, mais aussi du sens,
on percoit des correspondances étroites entre leurs paroles. Tandis que Junon répéte deux fois des phrases interroga-
tives qui commencent par « ou », Pallas réagit avec deux lignes de déclarations impératives qui débutent par un son
assez fort, « va ». Elle reprend alors, comme si elle répondait aux paroles du Junon a la place du héros, les verbes
qui étaient utilisés par sa concurrente, « aller » et « courir », tout en gardant leurs sons et en changeant leur mode.
Pallas conclut son argument avec la méme structure de phrase que celle utilisée par Junon dans sa derniére ligne.
L’ordre des interventions, ainsi que le nombre de mots, impliquent que c’est Pallas qui a I’avantage. Sur le plan
logique aussi, elle a réussi a vaincre Junon : la structure de chiasme (épouse de Jupiter, mére du dieu de la guerre /
déesse guerriére, Jupiter) permet de conclure par un argument sans réplique. En effet, Pallas met, comme raison
ultime, 1’ordre de Jupiter, ce dieu tout-puissant sur lequel Junon avait fondé sa propre autorisation.
L’auteur raccourcit ensuite progressivement la longueur des répliques :

JUNON
Pallas pour les amants se déclare en ce jour ?
Qui I’aurait jamais osé croire ?

PALLAS
Qui peut étre contre I’ Amour
Quand il s’accorde avec la Gloire ?

JUNON
Evite un courroux dangereux.

PALLAS
Profite d’un avis fidéle.

JUNON
Fuis un trépas affreux.

PALLAS
Cherche dans les périls une gloire immortelle (I-6, v. 200-207).

Un débat potentiellement galant s’incarne ainsi a travers les paroles des divinités selon un rythme rapide. Ce passage
est d’autant plus intéressant sur le plan intellectuel que leurs attaques et défenses contiennent des références a leurs

88



Les livrets d’opéra de Philippe Quinault, auteur dramatique

caracteres. La drblerie augmente par la réaction de Cadmus, car, bien que les déesses fournissent des efforts pour le
convaincre, il ne leur répond pas ; il murmure et se détermine en obéissant a un autre dieu qui n’est pas présent a ce
moment-1a :« Mais je suis I’Amour qui m’appelle » (I-6, v. 210). A la fin de I’Acte I, les déesses proférent menaces
et encouragements a Cadmus, qui ne les écoute pas :

JUNON

Je poursuivrai tes jours.

PALLAS
Je vole a ton secours (I-6, v. 211-212).

Tout au long de ce passage, le contraste du son des mots renforce celui du sens, dans ces termes courts. Pallas
reprend les rimes des paroles de Junon, tout en commencant ses paroles par le son du début de la derniére ligne de
celles-ci (v. 200-203). D’un c6té, Junon menace le héros par les phrases dont les verbes signifient les actions de fuir
et qui se terminent par des mots terrifiants finissant par le son « eux » (v. 204, 206). De 1’autre c6té, Pallas encou-
rage le héros avec des phrases dont les verbes signifient des actions positives et dont les rimes en « ele » évoquent
une image loyale et brillante (v. 205, 207). Pallas clot le débat en faisant une sorte d’écho a la parole précédente de
Junon, en gardant les mémes allitérations et les rimes (v. 211-212). Ce procédé rythmique rend la scéne étonnam-
ment plaisante, malgré la nature majestueuse de ces personnages.

Soulignons de plus que la reprise surprenante d’un tour comique dans une « tragédie » situe cette ceuvre dans la
lignée des ceuvres de Quinault. L’écriture poétique de Quinault est ainsi souvent en lien avec les connaissances anté-
rieures du public.

Dans les piéces comiques telles que Les Rivales et La Mere coquette (1665), I’intérét des maitres influence les
serviteurs : leur relation de couple et leur comportement I’un vis-a-vis de 1’autre. Ce principe ne change pas dans les
opéras et s’applique aussi au couple des divinités subalternes comme nous le constatons dans la relation entre Iris et

Mercure. Leur dialogue devient une source de surprises pour les spectateurs :

IRIS
Jupiter et Junon nous occupent sans cesse,
Nos soins sont assez grands sans que I’ Amour nous blesse ;
Nous n’avons pas tous deux le loisir d’aimer bien.

MERCURE
Si je fais ma premiere affaire
De vous voir et de vous plaire ?

IRIS
Je ferai mon premier devoir
De vous plaire et de vous voir (Isis, [1-4, v. 277-283).

Tandis que Mercure parle de son « affaire » sentimentale et a hate de voir Iris, celle-ci insiste sur son « devoir » et
ses paroles, formant un chiasme (plaire / voir) avec celles de Mercure, font percevoir plus d’efforts a étre aimable et
moins de désirs de le voir. Le changement minuscule des mots et de leur ordre crée une grande différence dans le
sens de la phrase et cette surprise intellectuelle est combinée avec une agréable correspondance du son qui est bien
servie par la musique.

Plus tard, dans un autre opéra, Persée (1682), Quinault varie le procédé avec virtuosité dans des circonstances
plus sérieuses : il s’agit de la scéne de I’entretien entre Andromede et Phinée. Celui-ci aurait pu se marier avec elle

si le héros Persée n’était pas arrivé dans ce pays :

89



WASEDA RILAS JOURNAL NO. 13

ANDROMEDE et PHINEE
Croyez-moi, croyez-moi.
ANDROMEDE {cessez de craindre.
PHINEE {cessez de feindre.

ANDROMEDE
Je veux vous aimer, je le dois.

PHINEE
Vous ne m’aimez pas, je le vois.
ANDROMEDE {cessez de craindre.
PHINEE {cessez de feindre.

ANDROMEDE et PHINEE
Croyez-moi, croyez-moi (I-4, v. 98-103).

La musique de Lully respecte la structure circulaire qui apparait dans le texte de Quinault. En consultant la partition
notée par Lully (Figure 1 m), on percoit que les vers commencés par « Cessez » ne sont pas prononcés en méme
temps, mais légérement décalés. Et le musicien relie le dernier vers au premier, identique, pour répéter ce passage
entier. Combinée a cette technique musicale particuliére, le canon, le procédé de la stichomythie prend une autre
dimension. La délicieuse correspondance des sonorités de termes sémantiquement opposés est soulignée et renfor-
cée par la musique qui se répéte plusieurs fois. Ce passage est repris apres une longue dispute entre les personnages,
avec quelques arrangements dans 1’ordre des vers :

Figure 1 - Persée, tragédie mise en musique, par Monsieur de Lully (1682).

B8 J.-B. LuLLy, Persée, tragédie mise en musique par Monsieur de Lully (paroles de Quinault), Paris, par Christophe Ballard, 1682,
pp. 20-21.



Les livrets d’opéra de Philippe Quinault, auteur dramatique

PHINEE
Ne vous servez point d’artifice.

ANDROMEDE
Ne me faites point d’injustice.
Je veux vous aimer, je le dois.

PHINEE

Vous ne m’aimez pas, je le vois.

ANDROMEDE et PHINEE
ANDROMEDE {cessez de craindre.
PHINEE {cessez de feindre.

ANDROMEDE et PHINEE

Croyez-moi, croyez-moi (I-4, v. 153-158).

Nous pouvons dire que, chez Quinault, la surprise intellectuelle et la surprise sensorielle sont nettement asso-
ciées et se renforcent mutuellement : cette caractéristique, déja apparue dans son théatre parlé, s’accorde bien avec

la musique de Lully et amplifie ses effets.

Ainsi, la pratique de Quinault dans ses opéras, qui consiste a surprendre les spectateurs par la force des paroles,
autant que celle de la musique et des effets spéciaux, est en continuité avec les méthodes qu’il a élaborées tout au
long de sa carriére de dramaturge, et qu’il a adaptées au nouveau dispositif du genre. Les actions et les danses sont
¢éloquentes dans les piéces chantées et le volume des didascalies prouve la volonté de I’auteur de construire concreé-
tement sa propre dramaturgie avec ses collaborateurs. Et ¢’est 1a une grande différence entre les picces du théatre de
Quinault et ses livrets. Les piéces de Quinault ne contiennent que trés peu de didascalies et les paroles des person-
nages constituent des indices suffisants pour comprendre le détail de leurs mouvements ainsi que les dispositions
des décors ou accessoires sur le plateau(sg). En revanche, dans les didascalies des opéras, Quinault décrit soigneuse-
ment non seulement les détails des mouvements des acteurs et la nature des musiques, mais encore ses intentions,
comme le choix d’un personnage comme allégorie de la gloire du roi. Ces didascalies permettent d’imaginer la
magnificence de la sceéne par la seule lecture du livret. L’auteur semble vouloir garder le souvenir du charme du

spectacle ou bien pour les spectateurs qui souhaitaient le retrouver grace au texte®

, ou bien pour les représentations
a venir. Cela suggere qu’il considérait que ces ¢léments faisaient tous partie de la poésie de ses pieces en musique :
une poétique nouvelle bien adaptée au genre de 1’opéra, mais aussi enracinée dans la dramaturgie qu’il a constam-
ment mise en ceuvre, perceptible deés ses premieres pieces du théatre, qui vise a surprendre les spectateurs en les

attirant et en les impliquant dans sa création.

89 Notons que les auteurs de théatre étaient appelés a économiser les didascalies ; ¢’est ce que recommande d’Aubignac lorsqu’il dit
que « le Poéte doit faire parler ses acteurs avec tant d’art, qu’il ne soit pas méme nécessaire de marquer la distinction des Actes & des
Scenes, ni mesme de mettre les noms des Entreparleurs » (A. d’AUBIGNAC, La Pratique du Thédtre, Paris, Chez Antoine de Somma-
ville, 1657, p. 68).

40 11 est marqué sur la couverture des livrets des Féte de I’Amour et de Bacchus (1672), de Cadmus et Hermione (1673) et d’Alceste
(1674) que ces derniers étaient vendus « A I’entrée de la Porte de I’Academie Royale de Musique ». L’ impression des livrets officiels
a I’époque (en dehors, donc, de la version d’ Amsterdam) est effectuée, soit par Ballard, « seul Imprimeur du Roy pour la Musique »,
soit par Baudry, « aux dépens de ladite Académie ». Nous pouvons supposer que cet avantage d’une impression sous contrdle permet-
tait & Quinault de rajouter des didascalies détaillées a ses livrets, a la différence des pieces du théatre.

91



